
יוסף דן

תולדות תורת הסוד העברית

ימי הביניים

יד
דור הגירוש והתסיסה המשיחית

על סף העידן החדש

Sod14_E.indd   1Sod14_E.indd   1 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



תולדות תורת הסוד העברית

סדרה ראשונה: העת העתיקה
סדרה שנייה: ימי הביניים

Sod14_E.indd   2Sod14_E.indd   2 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



יוסף דן

תולדות תורת הסוד העברית
ימי הביניים

כרך ארבעה עשר

דור הגירוש והתסיסה המשיחית
על סף העידן החדש

מרכז זלמן שזר לחקר תולדות העם היהודי
ירושלים

Sod14_E.indd   3Sod14_E.indd   3 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



עריכת מחקר  : ד"ר נעמה בן־שחר
עריכת לשון  : יחזקאל חובב

מנהל ההוצאה לאור: עזרא ברום
עורך ראשי: יחזקאל חובב

הפקה והבאה לדפוס: נעה גרינולד-עסיס

ספר זה יוצא לאור בסיוע

Arcadia – a charitable fund of Peter Baldwin and Lisbet Rausing

משרד התרבות והספורט

ציור העטיפה מתוך "חלונות ארדון", הספרייה הלאומית בירושלים
צלם  : שמעון יאיר כהן

עיצוב העטיפה  : לוטה עיצובים, ירושלים

מסת"ב 978-965-227-411-3
מספר קטלוגי 185-1143

© כל הזכויות שמורות למרכז זלמן שזר לחקר תולדות העם היהודי, תשפ"ו
אין להעתיק או להפיץ ספר זה או קטעים ממנו, בשום צורה ובשום אופן, אלקטרוני 

או מכני, לרבות צילום או הקלטה, ללא קבלת אישור בכתב מהמוציא לאור.
סדר ועימוד  : רונית גלעד
הדפסה: דפוס פרינטיב

כולם בירושלים

Sod14_E.indd   4Sod14_E.indd   4 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



התוכן

כרך ארבעה עשר

9 הקדמה	

13 בפתח הדברים: ויכוח בין הפילוסופיה והקבלה באוטובוס מספר 9	

17 פרק ראשון : מאזוטריקה לדומיננטיות – על סף העידן החדש	
  ב. התמורות  א. מעמדה האזוטרי של הקבלה עד המאה החמש עשרה 17
  ג. הגורמים לשינוי במקומה של  במעמד הקבלה במאה החמש עשרה 21
  ד. בין רדיקליות רעיונית לשמרנות מעשית 32   הקבלה בהגות היהודית 24

ה. הקבלה הנוצרית 34

38 פרק שני : ר' יוסף יעבץ: ביקורת הפילוסופיה וציפייה לגאולה 	

ספרות  בתולדות  מעמדו    ב.  והשמד 38 הגלות  בדור  יעבץ  יוסף  ר'  א. 
  ד. העיון הפילוסופי    ג. התדרדרות המתפלספים אל הכפירה 48 המוסר 40
ובהווה 53  בעבר  הפילוסופיה,  נגד  הפולמוס    ה.  ארוטית 50  כמשיכה 
  ח. ישראל    ז. "חסדי ה' ": דורו של שמד 58 ו. "חסדי ה' ": הטוב שברע 56

והעמים 64

72 פרק שלישי : תשובות ר' יוסף אלקאשטייל	

  ב. תורת הגלגול  א. תשובות ר' יוסף אלקאשטייל: בין מסורת לחידוש 72
ידיעה    ד.  הרע 82 ותורת  שנחרבו  העולמות    ג.  המשיח 74 ונשמת 

ובחירה 92

98 פרק רביעי : דון יצחק אברבנאל: גלות ושמד, סוד וגאולה	

גלות  אל  מגלות    ב.  אברבנאל 98 יצחק  דון  של  ומעמדו  תולדותיו  א. 
סוד? 107 בעל  אברבנאל:    ג.  שמד 99 אל  שמד  אל  משמד  גלות,   אל 

מיימוניזם    ה.  למשיחיות? 109 אלטרנטיבה  לאברבנאל  הייתה  האם  ד. 
המרכבה 116 פירוש  הסוד:  ותורת  אברבנאל    ו.  אפוקליפטיקה 114  מול 

Sod14_E.indd   5Sod14_E.indd   5 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



והעתיד 131 ההווה  דניאל:  נבואות    ח.  המשיחית 129 הטרילוגיה   ז. 
  י. חישוב הקץ ולידת המשיח 141 ט. חבלי הגאולה 136

150 פרק חמישי : על סף הקץ: ר' אברהם הלוי	

קטרין":  "משרא  פתיחת    ב.  הסוד 150 תורת  בתולדות  מעמדו  א. 
  ג. ביזנטיון, פרס, רומי וישראל 161  ההתנצלות והצדקת חישוב הקץ 158
ושלבי  "אגרת סוד הגאולה": הפתיחה    ה.  תולדותיו של סוד הקץ 164 ד. 
ובעתיד 176  בעבר  ומעמדן  הספירות  הייחוד":  "מאמר    ו.   הגאולה 169
  ח. "מגילת אמרפל": חוויית קידוש  ז. אריסטו, הרמב"ם והפילוסופים 181
מאת השבטים  י'  מענין  אגרת    י.  מלאכים 192 השבעת    ט.   השם 188
הגויים 198 ותשובת  לותר  מרטין    יא.  הלוי 194 אליעזר  בן  אברהם   ר' 

  יג. שלבי הגאולה האחרונים 206 יב. מפלת כוחות הרע 202

פרק שישי: ר' אברהם הלוי וסיפורים בעלי אופי משיחי: "נבואת הילד"
213 ור' יוסף דילה ריינה	

הילד" 219 ל"נבואת  אברהם  ר'  הקדמת    ב.  הילד" 213 "נבואת   א. 
ומקבילותיו 233 הילד"  "נבואת  לסיפור  הרקע    ד.  המעשה 227 סיפור   ג. 

ה. ר' יוסף דילה ריינה 237

250 קיצורים ביבליוגרפיים כלליים	

יוסף דן: 10 ביולי 1935 – 23 ביולי 2022 )כ"ה בתמוז תשפ"ב(

255 רחל אליאור: פרופסור יוסף דן: חייו ומפעלו המחקרי	
  ב. יוסף דן ותולדות המחקר במחשבת  א. תולדות חייו וקווים למחקריו 255

  ג. יוסף דן האיש והחוקר 265 ישראל 260

268 ביבליוגרפיה של כתבי יוסף דן	
  ב. רשימת הפרסומים לפי סדר הופעתם 270 א. ספרים 268

315 מפתחות 	

Sod14_E.indd   6Sod14_E.indd   6 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



הופיעו בסדרה

העת העתיקה

כרך א : ראשיתה של תורת הסוד בימי הבית השני ובתקופת המשנה
כרך ב : סוד, מאגיה ומשיחיות בספרות התלמוד והמדרש

כרך ג   : המיסטיקה של יורדי המרכבה וסודות מעשה בראשית

ימי הביניים

כרך ד  : תקופת הגאונים והמאות הי"א–הי"ב
כרך ה : חוגיהם של בעלי הסוד באשכנז – חוג משפחת קלונימוס

כרך ו : ר' אלעזר מוורמס וחוגו ובעלי הסוד האחרים
כרך ז : ראשית הקבלה : חוג העיון, ספר הבהיר וקבלת פרובנס

כרך ח : חוג המקובלים בגירונה
כרך ט : המקובלים בספרד במאה השלוש עשרה

כרך י : דור הזוהר : כתבי ר' יוסף ג'יקטיליה ור' משה די ליאון
כרך יא : ספר הזוהר

כרך יב : בעקבות הזוהר – א
כרך יג: בעקבות הזוהר – ב

כרך יד: דור הגירוש וההתעוררות המשיחית
*

Sod14_E.indd   7Sod14_E.indd   7 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



Sod14_E.indd   8Sod14_E.indd   8 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



]9[

הקדמה

סדרת  לכתיבת  מרצו  כל  את  דן  יוסף  פרופ'  הקדיש  עשורים  משני  למעלה  במשך 
הכרכים "תולדות תורת הסוד העברית". את חזונו הגדיר כבר בכרך הראשון: 

המאה  בפתח  אנו  מצויים  היהדות,  במדעי  מחקר  של  שנה  ושמונים  כמאה  לאחר 

של  תולדותיה  את  הסוקר  מקיף  היסטורי  מחקר  שום  בידינו  ואין  ואחת  העשרים 

המחשבה היהודית לדורותיה... במשך תקופה ארוכה זו נכתבו מונוגראפיות רבות על 

אישים ועל נושאים, ובמידה מסויימת – על תקופות וזרמים, המצויים במרכזה של 

המחשבה היהודית, אך לא נעשה עד כה כל נסיון לארוג את הדברים לכלל מסכת 

היסטורית מפורטת. הכרכים המוגשים בזה מכוונים להציג נסיון לכתיבה היסטורית 

של תולדותיה של תורת הסוד העברית. 

חזון זה קרם עור וגידים והיה למציאות בי"ג הכרכים שיצאו לאור, שבהם פרש פרופ' 
דן יריעה רחבה הסוקרת את תולדות תורת הסוד והקבלה – מהעת העתיקה ועד לשלהי 
חיבורים,  אישים,  אודות  על  רב־השנים  מחקרו  את  מסכם  זה  מפעל  הבינים.  ימי 
רעיונות ותופעות. חרף היקפו המרשים של הפרויקט, ניכרת בו יכולתו יוצאת הדופן של 
דן לזקק את הנקודות המהותיות מתוך ים הפרטים, לברור את המוץ מן התבן, ולהגיש 
לקורא תמונה היסטורית סדורה ובהירה. יתרה מכך, על אף עומקם ומורכבותם של 
את  להנגיש  דן  פרופ'  הצליח  הסדרה,  לאורך  שנדונו  והמגוונים  הרבים  הנושאים 

הדברים לא רק לחוקרים אלא גם לקהל הרחב, בזכות כתיבתו הבהירה והקולחת. 
פרופ' יוסף דן נפטר ב־23 ביולי 2022, בטרם הספיק להשלים את הסדרה, שאמורה 
היתה לכלול גם מספר כרכים על העת החדשה. גם כתיבתו של הכרך הנוכחי – הכרך 

הארבעה עשר – נגדעה באיבה.
כרך זה דן ב"דור הגירוש" – התקופה הדרמטית שבמרכזה גירוש היהודים מספרד 
את  שהחריף  עמוק,  ורוחני  פיזי  משבר  חוללו  אלו  מטלטלים  אירועים  ומפורטוגל. 
תחושת הגלות והביא לתחילתה של תקופה רבת תהפוכות. לצד חשבון הנפש הנוקב 
נבואיות  משיחיות,  ספקולציות  שלל  גם  זו  בתקופה  צמחו  הוגים,  מספר  שערכו 
ואפוקליפטיות. פרופ' דן היה נלהב במיוחד לעבוד על כרך זה, וניתן ללמוד על הלהט 
שבו עסק בכתיבת הכרך מן הדברים שנשא באירוע לציון צאתו לאור של כרך י"ג, 
החותם את ימי הביניים. באותו מעמד סיפר, שחברה שאלה אותו: "אם היית צריך 
בוחר?".  היית  כרך  באיזה  בודד,  לאי  איתך  לקחת  הסדרה  מכל  אחד  כרך  לבחור 

Sod14_E.indd   9Sod14_E.indd   9 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



הקדמה

]10[

לשאלה זו השיב ללא היסוס – כרך י"ד. לדבריו, הסיבה לכך נעוצה בשינויים הרבים 
שהתחוללו בתקופה זו, אשר הובילו לפרץ של יצירה. על פי דן, גם כאשר בוחנים את 
הדברים מפרספקטיבה היסטורית ניתן לראות שתקופת המעבר לזמן החדש – המאות 
החמש עשרה והשש עשרה – היא אחת התקופות יוצאות הדופן ביצירה היהודית. זוהי 
ואזוטרית הופכת  ומתופעה פריפריאלית  גבולותיה,  פורצת הקבלה את  תקופה שבה 

להיות מרכזית, ושינוי זה ממשיך והולך עד ימינו אלה. 
תוכניתו של פרופ' דן לכרך זה כללה פרקים רבים נוספים שעניינם "דור הגירוש", 
ובהם פרקים הדנים בביטוייה השונים של המשיחיות, כגון "ספר כף הקטורת" ו"ספר 
המשיב"; סיפורם של שלמה מולכו ודוד הראובני; ובשורת הגאולה של ר' אשר למלין. 
עוד ביקש דן לעסוק ביחס לקבלה כפי שהיא משתקפת בספרו של ר' אליהו דלמדיגו 
מקנדיה, "בחינת הדת". את הכרך ביקש לחתום בפרק שיסקור את המרכזים החדשים 
באיטליה, בתורכיה ובצפת, פרק שנועד לשמש חוליית מעבר לכרך הבא, שהיה אמור 
לדון בקבלת צפת. לצערנו, פרקים אלו לא זכו להיכתב, ופרופ' דן הלך לעולמו בטרם 
הספיק להשלים את הכרך. אף על פי כן, היו בידינו גרסאות כמעט סופיות של חמשת 
הפרקים הראשונים, לצד טיוטה חלקית בלבד של הפרק השישי. חרף הקושי, בחרנו 
להביא את הכרך לדפוס, מתוך רצון לממש את חזונו ככל האפשר. לשם כך נדרשתי 
להשלים את כתיבתו של הפרק השישי, בתקווה שעלה בידי לשמר בו את קולו ואת 

דרכו של המחבר.
למרות שאיפתו וחזונו של פרופ' דן לכלול בסדרה כרכים שיעסקו בעת החדשה, כרך 
זה הוא האחרון שבה; זהו מפעל של אדם אחד, והולמים דבריו של ביאליק: "וצר, עוד 

מזמור אחד היה לו, והנה אבד המזמור לעד, אבד לעד". 
יש בו משום פרידה מן  זה אינו רק בבחינת חתימה של הסדרה אלא גם  כרך 
החוקר, המורה והאדם – כמה ממעלותיו של פרופ' דן, שניחן באופי כריזמטי, נעים 
וצנוע. מסיבה זו בחרנו להוסיף שני חלקים מסכמים לאחר פרקי הספר. האחד – 
אפילוג מאת פרופ' רחל אליאור, חוקרת בולטת בתחום המחשבה היהודית, קולגה 
וחברה קרובה של פרופ' דן, הסוקרת את תולדות חייו, דרכו האקדמית, הגותו ותחומי 
והשפעתו על תלמידיו,  גם על תרומתו  עיסוקיו המרכזיים. בדבריה עומדת אליאור 
עמיתיו והקהילה האקדמית – בארץ ובעולם. השני – רשימת פרסומיו של פרופ' דן, 
הכוללת קרוב לחמש מאות וחמישים חיבורים, ויש בה עדות לעומק, לרוחב ולרב־
ממדיות שאפיינו את פועלו המחקרי לאורך עשרות שנות יצירה. רשימת הפרסומים 
היא בבחינת השלמה לרשימה קודמת שערכתי בעבר, ועתה תיקנתי טעויות והשלמתי 

את כל הפריטים שנוספו בעשרים השנים האחרונות.

Sod14_E.indd   10Sod14_E.indd   10 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



הקדמה

]11[

ברצוני להודות לקרן ארקדיה על תמיכתה הנדיבה במפעל זה; למרכז זלמן שזר על 
הליווי – מראשיתו של התהליך ועד לחתימתו; לצבי יקותיאל, מנכ"ל מרכז שזר בעבר, 
שקיבל את הסדרה לפרסום ועודד את הופעתה, ולמיכל שגיא שהמשיכה בכך; לד"ר 
עודד פורת, אשר שימש עוזר המחקר בכרך השנים עשר והחליף אותי באותה תקופה. 
בהזדמנות זו אני מבקשת להכיר תודה לעורך הלשוני של הסדרה, ישראל חזני ז"ל, 
אשר  חובב,  וליחזקאל  ומחוכמתו;  מידיעותיו  לנו  ותרם  א'–י"ג  כרכים  את  שליווה 
ליווה את הסדרה לכל אורכה, ונרתם לעריכת הכרך הנוכחי, הן בעריכה הלשונית, 
הן בהתקנה לדפוס – תודתי העמוקה לו על שפעל במרץ להוציא לאור כרך זה על 
אף הקשיים. חן חן למנהלות הוצאת הספרים בעבר מעין אבינרי־רבהון וחיה פז כהן, 
ולמנהל הנוכחי עזרא ברום, על התמיכה והסיוע; ולנעה גרינולד־עסיס על ההפקה של 

הכרכים האחרונים. 

במשך עשרים ושתיים שנים זכיתי לשמש עוזרת המחקר של פרופ' יוסף דן וללוות 
את תהליך העבודה של כתיבת הסדרה בכל שלביה. אני גאה שנפלה בידי הזכות 
לקחת חלק במפעלו האינטלקטואלי יוצא הדופן, וסמוכה ובטוחה שסדרה זו, כמו כלל 

מחקריו, ימשיכו להיות אבן שואבת לדורות של חוקרים וקוראים כאחד.

ד"ר נעמה בן־שחר 23 ביולי 2025	
אוניברסיטת בר־אילן שלוש שנים לפטירת המחבר	

Sod14_E.indd   11Sod14_E.indd   11 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



Sod14_E.indd   12Sod14_E.indd   12 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



]13[

בפתח הדברים

ויכוח בין הפילוסופיה והקבלה באוטובוס מספר 9

בוויכוח בין הפילוסוף למקובל בקנדיאה במאה החמש עשרה, לאור מחקריהם של 
אפרים גוטליב ואביעזר רביצקי, התעמתו זה מול זה נציגים מהדרג המשני של תחומי 
עיסוקם, והתרכזו בעיקר בסוגיה משנית בחשיבותה – תורת הגלגול. יש עניין אפוא 
התחומים.  בשני  במעלה  ראשונים  חוקרים  בו  מתעמתים  כאשר  כזה  ויכוח  להציג 
למרות החריגה מן המסגרת הכרונולוגית וגלישה של שש מאות שנים ויותר אל העתיד, 
יש בדיון זה לקח מאלף לגבי הסוגיה ההיסטורית – הקבלה והפילוסופיה במאה החמש 

עשרה.
פרופסור דוד אוחנה פרסם בגליון תרבות וספרות בעיתון "הארץ" )19 בספטמבר 
2021( מאמר שכותרתו: "ליבוביץ וגרשם שלום נוסעים באוטובוס מס' 9 להר הצופים". 

כותרת המשנה היא: 

במכתב אל גרשם שלום מ־1941 תוהה ישעיהו ליבוביץ "מה גרם לקבלה להשתלט 

על מוחותיהם ונפשותיהם של המוני ישראל במשך תקופה ממושכת וליהפך לגורם 

לציבור  שבעיון  דבר  נשארה  הרציונליסטית  שהפילוסופיה  בזמן  בו  חי,  היסטורי 

היא  בקבלה  האטרקטיביות  הניצחת:  התשובה  את  לכך  ומסמיך  בלבד",  מצומצם 

הייצריות האלילית שלה.

מייד כשראיתי כותרת זו נזכרתי בעימות בעל פה בין ליבוביץ לשלום, כאשר ליבוביץ 
שלך  "בשיטה  משיב:  ושלום  אלילים",  עובדי  הם  שלך  "המקובלים  בשלום:  מטיח 
זהו מכתב  זה בהרחבה.  עימות  אין בכלל אלהים". המסמך שפרסם אוחנה מתעד 
 ששלח פרופסור ישעיה ליבוביץ לגרשם שלום בעקבות שיחה שהתקיימה ביניהם. כתב

אוחנה: 

בזמן שניטשה באירופה מלחמת העולם השנייה נהגו גרשם שלום בן ה־44 וישעיהו 

ליבוביץ הצעיר ממנו בשש שנים לנסוע באוטובוס מספר 9 לאוניברסיטה העברית 

ששכנה אז בהר הצופים. לעתים שוחחו זה עם זה. ביולי 1941 כתב ליבוביץ לשלום 

את המכתב הבא:

Sod14_E.indd   13Sod14_E.indd   13 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



בפתח הדברים

]14[

פרופ' שלום הנכבד

בשיחתנו  רמזתי  עליהן  אשר  והשגותי  שאלותי  את  בכתב  בפניך  להרצות  ברצוני 

החטופה אתמול באוטובוס. ביניהן שאלות אחדות אשר עליהן בוודאי תענה מחר, 

ויתר הדברים יהיו נא בעיניך סתם שיחת הדיוט המתעניין מאוד בתורתך... נראה לי 

שהחידוש הרעיוני העיקרי של היהדות הקלסית הוא שכל עצמה של השקפה דתית 

והרגשה דתית היא לעולם עמידה על עברי פי פחת, והחפץ קרבת אלוהים בכל נפשו 

ובכל מאודו לעולם תלוי ועומד בין אלוהים ובין עבודה זרה. בנידון זה אין בעולם 

המחשבה הדתית סמל עז ונועז יותר מאשר מעשה העגל בידי האנשים שזכו למעמד 

הר סיני ואמרו נעשה ונשמע. זהו הרקע הרעיוני לדיון ההיסטורי שאליו אני מתכוון 

ברגע זה... אני מדגיש שהנידון הוא דיון היסטורי, לא תאולוגי, פילוסופי או מוסרי. 

התאולוגיות,  ההערכות  מנטל  הקבלה  מחקר  את  ששיחררת  גדול  דבר  עשית  אתה 

הפילוסופיות והמוסריות וסללת את הדרך לטפל בה כבאחת התופעות ההיסטוריות 

לשאול  ולא  בעקבותיך  וללכת  ממך  ללמוד  אשתדל  אני  ימינו.  שבדברי  הגדולות 

"נכונה" או "טובה" לפי איזו בחינה שהיא, כי אם על מקומה  אם תורת הקבלה 

מה  הרצאותיך:  בראש  שהעמדת  לשאלתך  מתכוון  אני  ז"א  בהיסטוריה.  ותפקידה 

גרם לקבלה להשתלט על מוחותיהם ונפשותיהם של המוני ישראל... תשובתך היתה 

שהקבלה קרובה יותר ליהדות הקלסית והפיחה חיים חדשים באינסטיטוציות הדתיות – 

המצוות המעשיות והתפילה. בו בזמן שהפילוסופיה היתה מחוסרת יחס חי ופרודוקטיבי 

לאינסטיטוציות הנ"ל... נדמה לי שכל עצמה של היהדות הקלסית אינה אלא היאבקות 

איתנים בין שתי תפיסות הדתיוּת )Religiostaten( הללו, ומפעלה הכביר והיחיד במינו 

של היהדות התלמודית־הרבנית )שבו היא ממשיכה את קו התורה והנביאים( הוא דיכוי 

יסודות המיתוס וריסון הדתיות האינדיבידואלית החופשית הפרועה שאינה אלא ביטוי 

ליצרים ותאוות )"יודעים היו ישראל בעבודה זרה שאין בה ממש אלא שביקשו להתיר 

להם עריות בפרהסיה", סנהדרין סג ע"ב( והטייתה למסלול של כיבוש היצר ושל הטלת 

חובות ופיתוח הרגשת החובה )"גדול המצווה ועושה משאינו מצווה ועושה!"(. במובן זה 

דווקא הפילוסופיה הרציונליסטית, על אף כליה השאולים מהניכר, היא היא הממשיכה 

בעוד  שביהדות,  והספציפי  המיוחד  הצד  של  ז"א  המקורית,  היהדות  של  הקו  את 

שהקבלה, על אף המקוריות המדומה של סמליה וכוונותיה, אינה אלא התפרצות של 

אותה הדתיות האנושית־כללית, ז"א אלילית, אשר היהדות הקלסית השתדלה לדכאה.

השבתאית,  בתנועה  רואה  שהוא  לכפירה  ליבוביץ  מתייחס  המכתב  בהמשך 
לתפיסת התפילה בפילוסופיה ובקבלה, ודוד אוחנה מרחיב את הדברים ומסיק מהם 
ולסוגיות  אמונים  לגוש  ואף  בכלל,  למשיחיות  קוק,  הרב  למשנת  הנוגעות  מסקנות 
המעסיקות אותנו כיום. לענייננו, עיקר הדברים הוא: ליבוביץ מקשה מדוע הפילוסופיה 

Sod14_E.indd   14Sod14_E.indd   14 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



ויכוח בין הפילוסופיה והקבלה

]15[

הרציונליסטית לא זכתה לכבוש את ליבותיהם של היהודים ואילו הקבלה הצליחה 
בכך, למרות אופייה "האלילי", ותשובתו של שלום: הקבלה קירבה את האלוהים לאדם 

וביטאה את המסורת של קִרבה זו.
איננו יודעים מי עוד הצטופף באותו יום באוטובוס מס' 9 המזדחל במעלה הדרך 
לקמפוס בהר הצופים, אך ניתן לקבוע בוודאות ששר ההיסטוריה לא היה שם. המפגש 
הנידונה  בסוגיה  התעמתו  שבו  אחר  מקרה  מכיר  אינני  במינו:  יחיד  הוא  המתואר 
שני אישים בעלי שיעור קומה דומה. ואולם, עם כל הכבוד שאני רוחש לכל אחד 
מהם, טעות גדולה טעו שניהם בהתעלמם מן ההיסטוריה. תפיסת מעמדן של הקבלה 
והפילוסופיה שעליה הסתמכו היא זו ששלטה במציאות של זמנם, אך היא מנוגדת 
למציאות ההיסטורית בימי הביניים, בתקופה שבה התעצבה דמותם של הפילוסופיה 

ושל הקבלה.
ליבוביץ מקונן על כך שהפילוסופיה הרציונלית היא נחלתם של קומץ בני עלייה 
בלבד. לא כך היה הדבר במאות השנים שבין תקופת הגאונים לגירוש ספרד. במשך 
תקופה ארוכה משלה ההשכלה הפילוסופית בכיפה ביהדות ספרד, פרובנס, איטליה 
וביזנטיון. ליבוביץ ושלום לא ידעו, בעת העימות המתואר, עד כמה נרחבת, מסועפת 
ומגוונת הייתה היצירה הפילוסופית ביהדות ימי הביניים. עשרות רבות של חוקרים, 
בארץ, באירופה ובאמריקה חשפו בשני הדורות האחרונים את כתביהם של פילוסופים 
רבים, שמשנותיהם שלטו ברמה בעולמה הרוחני של יהדות התקופה. עד המאה החמש 
עשרה ועד בכלל הייתה הפילוסופיה הרציונליסטית בגווניה השונים, האריסטוטלית, 
האינטלקטואלים  נסמכו  שעליו  העיוני  הבסיס  ביניהן,  והשילובים  הניאופלטונית 

בקהילות ישראל. 
הקבלה, לעומת זאת, בשלוש מאות השנים הראשונות בתולדותיה, הייתה נחלתם 
של בודדים, רובם נסתרים, שכתבו חיבורים אנונימיים, לא העמידו אסכולות ולא 
בין  הבולטים  האישים  היהודית.  התרבות  של  כללותה  על  השפעה  כל  להם  הייתה 
ההלכה  בשדה  פעילותם  מכוח  למעמדם  זכו  והרשב"א,  הרמב"ן  כגון  המקובלים, 
ויכולתם כמנהיגים, ואת יצירתם בתחום הקבלה נהגו להסתיר. שלום עצמו הדגיש 
בכל תיאוריו את הקבלה בימי הביניים את האופי האזוטרי של הקבלה במאות השנים 
הראשונות. משמע, מצב הדברים היה הפוך מזה שנטען בפולמוס באוטובוס מספר 9. 
אם הקבלה נענתה לצורך של המאמינים בתחושת קִרבה לאלוהות, מדוע לא חשו בכך 

היהודים בימי הביניים?
מדוע נהפכה המציאות על פיה והעלתה את הקבלה בעת החדשה למעמד דומיננטי 
ידי שר  על  ניתנה  לכך  התשובה  זווית?  לקרן  הרציונליזם  ודחקה את  ישראל  בדת 
ההיסטוריה, שנעדר, כאמור, מאוטובוס מספר 9. תלאות הגירוש מספרד והאסון של 
ההמרה ההמונית גרמו להתנערות מן ההשכלה הפילוסופית, והיא הואשמה בערעור 

Sod14_E.indd   15Sod14_E.indd   15 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



בפתח הדברים

]16[

הדבקות במצוות המעשיות והקלה דווקא על המשכילים להמיר את דתם. העמקתה 
של תחושת הגלות בעקבות הגירוש הביאה להתעוררות משיחית, שניזונה במידה רבה 
בקבלה,  דווקא  יהודים  עשרה מצאו  מחזיונותיהם של מקובלים. מאז המאה השש 
שנתפסה כמסורת קדומה, מענה לצורכיהם והנמקה וטעם לתפילה ולמצוות המעשיות. 

דברים אלה שזורים בפרקים הבאים של כרך זה.

Sod14_E.indd   16Sod14_E.indd   16 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



]17[

פרק ראשון

מאזוטריקה לדומיננטיות – על סף העידן החדש

א. מעמדה האזוטרי של הקבלה עד המאה החמש עשרה

לתמורה  שהביא  תהליך  החל  החדש,  העידן  סף  על  עשרה,  החמש  המאה  בשלהי 
מכרעת בעולמה הרוחני של היהדות. בתהליך זה, שנמשך דורות מעטים, יצאה הקבלה 
התרבות  של  המרחב  אל  אנונימיים,  ולרוב  סגורים  אזוטריים,  חוגים  של  מחביונם 
הדתית היהודית והפכה לתאולוגיה השלטת, הכמעט בלעדית, ביהדות האורתודוקסית. 
מאז ראשית המאה השש עשרה ועד היום לא קמה בעולמה של המסורת היהודית 
של  העולם  בתפיסת  להתחרות  הייתה  שיכולה  רחבה  השפעה  בעלת  אלטרנטיבה 
המקובלים. דומיננטיות חדשה זו מצאה את ביטוייה על במת ההיסטוריה במאורעות 
המכריעים בהוויה היהודית. היא שימשה בסיס רעיוני לשתי התנועות הגדולות בתקופה 
במאות  החדשה  והחסידות  עשרה,  והשמונה  עשרה  השבע  במאות  השבתאות   – זו 
עיצבה את מהלך  ואחת. הקבלה  והעשרים  עשרה, העשרים  עשרה, התשע  השמונה 
החיים הדתי היום־יומי של מרבית הציבור היהודי המסורתי, היא ניסחה מחדש את 
סידור התפילה ואת משמעותן של המצוות המעשיות, יצרה מנהגים פולחניים חדשים 
והכתיבה את תפיסתו של העם היהודי את עצמו ואת גורלו. מתורת סוד הפכה הקבלה 
לתנועת המונים, שמנהיגיה ביססו את סמכותם מכוח שליטתם ובקיאותם בסודותיה 

של הקבלה.
קשה להפריז בעומק השינויים שהתחוללו עקב תמורה זו, מצד אחד בקבלה עצמה, 
חוגיהם של המקובלים, שהביאו למפגש  ומצד שני בהוויה הרוחנית הכללית סביב 
ולזיהוי בין הקבלה לבין תפיסת העולם הדתית של הציבור בכללו. המקובלים בימי 
הביניים פעלו כיוצרים בודדים או כמשתייכים לחוגים זעירים, שגם בתוכם יצר כל 
אחד את עולמו בפני עצמו. ככל הידוע לנו, לא התקיימו בימי הביניים בתי מדרש של 
בעלי סוד שהִקנו משנה סדורה לציבור, ולו קטן, של תלמידים. לא מצאנו בין מקובלי 
שרוב  העובדה  רחב.  לציבור  משנתם  את  להביא  שביקשו  דעות  הוגי  הביניים  ימי 
ספרי הקבלה שנכתבו בימי הביניים הופצו כחיבורים אנונימיים שימשה אף היא חַיִץ 
בין המקובלים לבין החברה בכללה, שכן סמכותם של חיבורים הייתה מבוססת על 

Sod14_E.indd   17Sod14_E.indd   17 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



פרק ראשון

]18[

אישיותם ומורשתם של המחברים. עובדה בולטת היא שבמקרים המעטים שבהם נודע 
מקובל בשמו ונתקבל בעמדת מנהיגות – בעיקר במקרים של הרמב"ן והרשב"א – לא 
התבססה סמכותו על מעמדו כמקובל אלא על אישיותו וגדולתו בהלכה, ופועלו בתחום 
להפצה  שנועדו  ספרים  חיברו  בשעה שמקובלים  זווית.  לקרן  ונדחק  הוצנע  הקבלה 
לקהל רחב, הוסתר היסוד הקבלי ביצירתם. כך הצניע הרמב"ן את סודות הקבלה 
בפסקאות הסתומות "על דרך האמת" בפירושו הגדול על התורה, וכך פרסמו מקובלים 
חיבורים פופולריים כגון "שערי תשובה" לר' יונה גירונדי או "כד הקמח" לר' בחיי בן 

אשר תוך העלמת הרובד הקבלי מכול וכול. 
בימי הקבלית  היצירה  של  אופייה  כלל  על  מעיד  אחד  מובהק  הכלל  מן   יוצא 
הביניים – עשרות חיבוריו הקבליים של אברהם אבולעפיה. בניגוד לכל קודמיו ולבאים 
אחריו הבליט אבולעפיה את שמו, אישיותו ורקעו בכל כתביו, הקנה לעצמו שמות 
מעין־מלאכיים, ותבע לעצמו מעמד של נביא. כתביו מכילים אוטוביוגרפיה מפורטת 
ניסיונות שנכשלו  ותלמידים,  חסידים  לקבץ סביבו  וניסיונותיו  נדודיו  על  וסיפורים 
זו של אבולעפיה לא נתקבלה על דעת הבאים  זו בלבד שדרכו  ברובם. והנה, לא 
אחריו, אלא שהוא הוחרם בידי המקובלים ושמו לא נזכר אצל בעלי סוד אחרים. 
אפילו מחברים שהיו בבירור תלמידיו והושפעו השפעה עמוקה מתורתו לא הזכירו 
את שם רבם ולא ציטטו בפירוש מחיבוריו. דוגמה זו מעידה בבירור על הריחוק בין 

משנתה של הקבלה לבין הציבור, הן הרובד המשכיל והן הציבור הרחב.
רוב כתביהם של המקובלים בימי הביניים כתובים בלשון ובסגנון שאינם פתוחים 
לקליטה לציבור רחב. הם משתמשים במערכות מושגים אזוטריות, המכוונות ליודעי 
ח"ן בלבד. מעטים הם החיבורים שיש בהם ניסיון כלשהו לקרב קורא כללי ולהציג 

משנה שתהיה מקובלת מחוץ לחוגים האזוטריים המצומצמים.
מאפיין נוסף שתרם לנתק בין החברה לבין המקובלים בימי הביניים הוא ריחוקם 
נמצא  לא  אותם.  הסובבת  והחברתית  ההיסטורית  המציאות  מן  הסוד  בעלי  של 
בספרות הקבלה כל התייחסות – או אף אזכור – של מאורעות היסטוריים מכריעים, 
כגון הכפירה הקתרית רחבת הממדים במאה השלוש עשרה או המגפה השחורה במאה 
הארבע עשרה. מקובלים אחדים ביטאו ביקורת על תופעות שליליות בחברה היהודית, 
כגון ר' יוסף ג'יקטיליה בספרו המוקדם, "גנת אגוז", והמחבר האלמוני של ה"רעיא 
מהימנא" שנכלל לאחר מכן בספר הזוהר. אין בדוגמאות מעטות אלה כדי לאפיין את 
הספרות הקבלית בימי הביניים. מרבית ספרי הקבלה כתובים מתוך ניתוק שלם או 
כמעט שלם ממקום ומזמן, מהקשר היסטורי או מתוכחה חברתית. מחבריהם מציגים 
את הנראה להם כאמת עליונה, שלמה ונצחית, שאיננה מכילה זיקה למקום מסוים 
ולתקופה מסוימת או תגובה על אירוע או תופעה שמחוץ למסגרת נשגבת זו. ניתן לומר 
שלפנינו תופעה של אזוטריקה דו־צדדית: המקובלים מתעלמים מן החברה הסובבת 

Sod14_E.indd   18Sod14_E.indd   18 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42



מאזוטריקה לדומיננטיות

]19[

אותם, והחברה מתעלמת מהם ומתירה להם לפעול בהסתר, ללא השפעה על החברה 
בכללה. 

מפליא הוא היעדר התגובה על יצירותיהם של המקובלים בספרות העברית הכללית 
המונחת  והמגוונת  העשירה  הקבלה  ספרות  עשרה.  והארבע  עשרה  השלוש  במאות 
של  העשירה  בספרות  הד  הותירה  לא  התמונה",  "ספר  עד  הבהיר"  מ"ספר  לפנינו, 
התקופה – מספרות ההלכה דרך הספרות הפילוסופית ועד הסיפורת והשירה. פה ושם 
מוצאים אנו רמזים קלושים, אך ככלל התעלמה היצירה העברית על כל שלוחותיה 
מפועלם של המקובלים. בהגותם של המקובלים הוצגו מסכתות של רעיונות רדיקליים, 
חדשניים, שניתן היה לראות בהם חריגה מן המסורת ואף כפירה בה. כנגד התפיסה 
חוצץ  יצא  לא  והיחיד  האחד  האל  במקום  אלוהיות  ישויות  עשר  המונה  הקבלית 
אף הוגה דעות אחד, ויש בידינו רק איגרת קצרה אחת התוקפת את המקובלים על 
תפיסתם הדורשת כוונות תפילה לכוחות אלוהיים נבדלים.1 הדבר מדגים את עומקו 
של הנתק בין המקובלים לבין התרבות הסובבת אותם: לא רק שהם לא זכו )ולא 

ביקשו( להשפעה על הכלל, אלא אפילו לא נמצאו ראויים לביקורת ולפולמוס. 
אחת הסיבות לתופעה זו היא שהמקובלים, למרות אמונתם השלמה כי נתגלו להם 
הסודות והטעמים הנסתרים של התורה והמצוות, לא הציגו ידיעה זו כתנאי הכרחי 
לעבודת אלוהים נכונה וראויה. למצוות יש טעמים נסתרים, אך ידיעתם איננה תנאי 
לקיומן. לתפילה יש משמעות נסתרת המכוונת לכוחות האלוהיים השונים, אך כוונות 
אלה אינן תנאי לקיומה של מצוות התפילה. לתורה יש משמעות נסתרת, אך ידיעתה 
איננה תנאי הכרחי לקיום מצוות לימוד התורה. בדרך זו, למרות הרעיונות הרדיקליים, 

הייתה הקבלה כוח שמרני, הבא לאשש את הקיים ולא לשנותו. 
העניקה  שהיא  בכך,  גם  התבטאה  הדתית  בהוויה  הקבלה  של  השמרנית  עמדתה 
טעמן  שאין  לאלה  ובעיקר  המעשיות,  למצוות  מיסטית־תאורגית,  נשגבה,  משמעות 
מחוור – המצוות שרב סעדיה גאון כינה בשם "שמעיות", כאלה שטעמן אינו ידוע, 
כליות" שטעמן גלוי. העיסוק הנרחב של המקובלים במשמעות הנסתרת  להבדיל מ"שִׂ
של מצוות תפילין ושעטנז, ייבום וחליצה וכיוצא בהן חיזק את הדבקות במעשה הדתי 
והִקנו לו ממדים תאולוגיים עמוקים, ותוארו לא רק כדרך שבה האדם מקיים את 
מצוות אלוהיו אלא כדרך שבה משפיע האדם על עולם האלוהות. באמצעות התפילה 
הטוב  משפעם  להשפיע  האלוהיים  הכוחות  של  להתעוררותם  האדם  גורם  והמצוות 

והמיטיב על האדם ועל העולם. 
 – בימי הביניים  היהודית  זו השתלבה הקבלה במגמה הכללית של ההגות  בדרך 
הספיריטואליזציה של החיים הדתיים והקניית משמעות רוחנית לפולחן הדתי. מגמה 

ראו לעיל, תולדות, ז, פרק ארבעה עשר, סעיף ה. 	1

Sod14_E.indd   19Sod14_E.indd   19 08/01/2026   15:22:4208/01/2026   15:22:42




